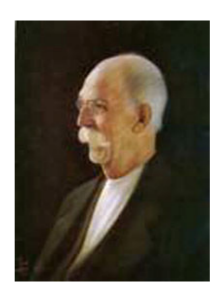
# کمال الملک، بزرگمرد هنر نگارگری در ایران معاصر



«محمدغفاری» یا همان «کمالالملک» دوران ناصرالدینشاه، نقاش بزرگ معاصر ایران، در سالهای نخست فرمانروایی ناصرالدینشاه قاجار در یک دودمان کهن، هنرمند و سرشناس کاشان چشم به جهان گشود. از برجستگان و نامآوران این فامیل باید از «عبدالمطلب غفاری کاشانی(نماینده ی کاشان و نطنز در شورای دشت مغان مربوط به برگزیدن نادر به پادشاهی ایران)، «میرزا معزالدین محمد» ( فرماندار کاشان منصوب از طرف کریمخان زند) و «میرزا ابوالحسنخان غفاری»، ملقب به «صنیعالملک»، نقاش معروف دستگاه محمدشاه قاجار و سپس نقاشباشی دربار تاصرالدینشاه ( در مدت بیست سال نخست از دوران حکومت او) نام برد.

«صنیعالملک» در اواخر سلطنت محمدشاه برای پیشبرد هنر خود به ایتالیا سفر کرد و مدت زمانی در هنرستانها و موزههای آن کشور به تحصیل و بررسی و نسخهبرداری از نقاشیهای استادان آن دیار اشتغال داشت. تاسیس «هنرستان نقاشی تهران» از جمله خدمات «صنیعالملک» است. این هنرمند شاگردان شایستهای پرورش داد و از خود تابلوهای ارزندهای برجای نهاد.

تحصیلات ابتدایی «محمد غفاری» (برادرزاده ی صنیعالملک) به شیوه ی عصر ناصری در مکتب یا مکاتب زادگاهش، کاشان صورت گرفت. میرزا بزرگ، پدر «محمد غفاری»، که خود نیز مانند پدرانش دارای پیشه ی نقاشی بود، بعد از فراغت یافتن فرزندش «محمد» از تحصیلات ابتدایی، او را با پسر دیگرش «ابوتراب» (که سه سال بزرگتر از برادر خود بود)، به تهران فرستاد.

«محمد» و «ابوتراب» در مدت سه سال اشتغال به تحصیل در دارالفنون، در رشته ی نقاشی، موفقیتهای شایانی به دست آوردند. یک روز ناصرالدین شاه هنگام سرکشی به این مدرسه، تابلویی را که محمد غفاری از چهره ی شاهزاده «اعتضادالسلطنه»، مدیر دارالفنون کشیده بود، دید و شدیدا تحت تاثیر زیبایی تابلو و شباهت بسیار زیادش با چهره ی مدیر مدرسه قرار گرفت و در نتیجه از هویت نقاش تابلو جویا شد. او را معرفی کردند. پادشاه، جوان را بنواخت و مقرر داشت تا یکی از تالارهای کاخ گلستان را بعنوان نقاشخانه در اختیار او بگذارند و برایش مقرری و مواجب تعیین کرد.

از آن پس، ستارهی بخت جوان با روالی استوار رو به اوج نهاد. نخست عنوان «خان» و پیشخدمت مخصوص، به او داده شد. اما مدتی بعد به مقام «نقاشباشی» ارتقاء یافت و کارهای اونیز هر روز بیش از پیش ستایش و اعجاب همگان را برانگیخت. تا آنجا که فرمانروای قاجار، خود نیز شاگردی استاد را پذیرا شد، و او را به لقب «کمال الملک» مفتخر ساخت و برای تکمیل اطلاعات و مهارتهای پیشین خویش در کار نقاشی، روزانه ساعاتی را نزد وی به شاگردی پرداخت. تماسهای روزانه و مداوم میان کمال الملک به عنوان استاد از یکسو و فرمانروای کشور به نام هنرآموز از سوی دیگر موجب شد تا رابطهی پیشخدمتی و خداوندگاری جای خود را به رابطهی معلمی و شاگردی دهد و میان آن دو، نوعی دوستی و رفاقت پدید آید. در این مدت کمال الملک بیش از ۱۷۰ تابلو کشید که مشهورترین آنها «تالار آینه» و نخستین تابلویی است که امضای نقاش را بر خود دارد.



تالار أينه

تابلوی «تالار آینه»، نقش «موزه ی برلیان» است. این تابلو به درخواست ناصرالدین شاه کشیده شده است. «موزه ی برلیان» تالار بزرگی است که سقف و چهار دیوار آن آینه کاری شده است. از سقف این تالار سه، چهل چراغ آویزان است که هر کدام صد شاخه دارد و روی هرکاسه ی لاله، تصویر رنگی ناصرالدین شاه نقاشی شده است. در این تابلو، شاه نزدیک «تخت طاووس» روی صندلی نشسته و شمشیرش را روی زانو گذاشته است.

هنر بزرگ نقاش در این شاهکار، منعکس کردن رنگ اشیاء در آینهها و چراغهای بسیاری است که درون تالار است. در یک طرف اتاق «تخت طاووس»، کره ی جواهر و شمعدانها قرار دارد.

سعادت و شادی کمال الملک با یافتن همسری دلخواه (خواهر مفتاح الملک از شخصیتهای درباری) و گرم شدن محیط خانواده اش با تولد دختری زیبا، از چشمههای دیگر شادی و سعادت او بود. اما از آنجا که «گنج و مار و گل وخار و غم و شادی به همند» حادثه ی مرگ برادر بیست و هشت ساله اش «ابوتراب» که دوست او نیز بود، نقاش جوان را با رنج و اندوهی عمیق قرین ساخت.

پیش آمد ناگوار دیگری که جهان را در نگاه کمال الملک سیاه کرد و زندگی را بر او تیره ساخت، حادثه ی دزدیده شدن مقداری طلا و جواهر از تختطاووس بود. رویداد مزبور از این رو به نقاشباشی لطمه ی روحی وارد ساخت که تختطاووس در تالار آینه و کاخ گلستان بود. یعنی در همان مکانی که وی همه روزه در آنجا به ترسیم تابلویی از نمای تالار اشتغال می ورزید. این مطلب موجب گردید که کمال الملک مورد بدگمانی واقع شود و پس از احضار از سوی مسئول تحقیق، مدت چهار ساعت مورد بازجویی قرار گیرد. اگر چه سارق دستگیر و اعدام شد، اما خاطره ی تلخ این حادثه برای همیشه در ضمیر نقاش بزرگ و پاکدامن باقی ماند.

پس از مرگ ناصرالدین شاه و در آغاز سلطنت مظفرالدین شاه، کمال الملک با کسب اجازه از او، برای ادامه ی تحصیلات در زمینه ی زبان فرانسه و تاریخ و مطالعه در امر نقاشی، همچنین دیدار از موزه ها راهی کشورهای اروپایی شد. او به مدت سه سال در ایتالیا و فرانسه و مدت کوتاهی هم در اتریش بسربرد. در این مدت از موزه های مهم شهرهای رم، فلورانس و پاریس دیدن کرد و از روی شاهکارهای «روبنس»، «تیسین» بویژه «رامبراند» نزدیک به دوازده کپی ترسیم کرد. سفر نقاش بزرگ ایران به

اروپا، آزمونی پربار و ثمربخش بود. در این سفر، او به دو هنرمند نابغهی آن قاره یعنی «لئوناردو داوینچی» و «وان راین رامبراند» ارادتی ویژه بهم رساند. اما اگر مقرر میشد که یکی از آن دو را برگزیند، کفهی هنرمند دوم سنگین تر بود.



صورت رامبراند

## نگارگر بزرگ، دل در گرو نگاری دارد

کمال الملک در مدت اقامت خود در اروپا آزمونهای گوناگون و گاه دلنشینی را از سر گذراند. یکی از این آزمونها بدستآوردن یک دوست خوب و وفادار و دیگری دولت دیررس، اما مستعجل عشق بود.

دوست خوب او، «ابراهیم حکیمی» بود، که آن روزها در پاریس به تحصیل مشغول بود. و روزی که برای دیدار آثار هنری به موزه ی «لوور» رفته بود، با نقاشباشی میهنش آشنا میشود که محتملا به کار ترسیم کپیه از تابلویی در آن موزه سرگرم بودهاست. این برخورد تصادفی میان آنها دوستی و مهری به بار میآورد که ثمرهاش بعدها به صورت حکم ریاست کمال الملک بر مدرسهی «صنایع مستظرفه» پدیدار میشود. این دوستی تا پایان عمر دوام می یابد.

و اما آزمون دیگر استاد در اروپا، عشق بود. او در ماههای آخر اقامت خود در «وین» با «نریمانخان»، از ایرانیان ارمنی تبار ملقب به قوام السلطنه؛ که در دربار اتریش وزیر مختار ایران بود آشنا می شود. نریمانخان مردی صاحب فتوت و نظر بلند بود و نسبت به هموطنان خود از ملاطفت و مهمان نوازی دریغ نمی کرد. میان او و کمال الملک الفت و تفاهم پدید آمد و توقف استاد در شهر «وین» را طولانی ساخت. وزیر مختار ایران دختری نسبتا سالمند داشت که تا آن زمان ازدواج نکرده بود. دیدار و آشنایی دختر

با میهمان عالیمقام، موجب شد که طرفین به دام عشق گرفتار و خواستار همسری و ازدواج با یکدیگر شوند. در راه این تحقق، دو مانع بزرگ وجود داشت.

یکی این که آیین معشوقه مسیحیت بود که ازدواج با مرد متاهل روا نیست و دیگر این که کمال الملک که صاحب زن و فرزند بود، تجدید زناشویی، آن هم با دختری از کیش دیگر درست نمی نمود.

حاصل این کار این شد که استاد به پاریس بازگشت. در آنجا میان او و مظفرالدینشاه که برای بار دوم به اروپا سفرکرده بود دیداری دست داد.شاه از او خواست تا به وطن بازگردد. کمال الملک نیز که از ماندن در اروپا خسته شده بود، فرصت را غنیمت شمرد و به ایران برگشت.

«محمدعلی فروغی»، سرنوشت عشق استاد با دختر نریمان را چنین مینویسد:

«...چندگاه پس از آن که کمال الملک از فرنگ برگشت، آن زن هم آمد، و کمال الملک چون در خانه ی مسکونی با زن و فرزندان نمی توانست با او بسر برد و بهار و تابستان هم در پیش بود، باغی در شمیران کرایه کرد و آنجا با آن زن منزل گرفت. ولی آن تابستان بسر نرسیده، ناسازگاری شروع شد... پس همین که شور و مستی اوایل منقضی شد نوبت ملامت رسید و روزگار تلخ شد. حتی این که وقتی زن، سم خورد که خود را بکشد و کمال الملک به مخمصه ی عجیبی گرفتار آمد... روزی با حال پریشان نزد پدرم آمد که چه کنم این اوضاع قابل تحمل نیست و روی رهایی هم نمی بینم. پس از گفتگو و مشاوره، پدرم گفت خوبست سفری در پیش بگیری.

عاقبت همین فکر را پسندید و در واقع سر به صحرا گذاشت و پس از خروج از تهران انگشتری ازدواج را برای زن پس فرستاد. او هم چارهای ندید جز این که تن به قضا بدهد. راه فرنگستان پیش گرفت...»

کمال الملک پس از بازگشت از سفر، به دلایل گوناگون نتوانست مدت زیادی در ایران بماند. وضع روحی خود او، موقعیت اجتماعی و سیاسی ، نارضایی از وضع نابسامان دربار مظفرالدینشاه و چشمداشتهای روزافزون قدرتمندان داخلی از استاد، دایر بر کشیدن تصویری از آنها و وابستگان آنها ازجمله مسایلی بود که او را واداشت دوباره تن به سفر بدهد. این بار راه عراق را پیش گرفت.



فالگير بغدادي

در خصوص مشکل اخیر، دکتر «عبدالحسین نوایی»، مورخ و محقق به عنوان نمونه و از قول «حسین مویدپردازی» از شاگردان کمال الملک چنین حکایت کرده است.:

«پس از بازگشت از سفر اروپا، روزی در هنگامی که شرفیابی به حضور مظفرالینشاه را داشت، امیر بهادر جنگ خطاب به او گفته: «اوستا نقاش میخواهم یک پرده ی خیلی عالی از قمربنی هاشم عباس بن علی برای من بسازی که صورتش مانند خورشید بدرخشد، چشمهایش مانند نرگس شهلا و ابرویش چون کمان رستم و دهانش مثل غنچه شکفته باشد و دیگر بقیهاش به سلیقه ی خودت.»

«کمال الملک هم پس از چند روزی یک دایره ی بزرگ مشعشعی کشیده و در وسط آن یک غنچه و در بالای آن دو عدد گل نرگس، که در زیر دو کمان تیراندازی واقع شده، ساخته و روی آن پرده کشیده و برای او فرستاده و خود نیز شبانه به اتفاق یکی از نوکرهای خود به بین النهرین رفته، مدتی قریب دو سال در آن صفحات به سیاحت و زیارت عتبات عالیات مشغول بود...» به گفته ی دیگری، امیربهادر از استاد خواسته بود تا چهره ی او را در صحرای کربلا، درحالی که نزد شمربن ذی الجوشن شفاعت می کند تا از خون امام حسین درگذرد، نقاشی کند.

نقل چنین مسائلی خواه روایت باشد و خواه افسانه، بازگو کننده ی این موضوع هست که اطرافیان و درباریان قاجار شناخت و در کی از هنر والای کمال الملک نداشتند. و با درخواستهای بیجای خود، هنرمند را آزار می دادند. ساعاتی را که باید صرف پدیدآوردن یک اثر هنری می کرد به ناچار صرف سفارشات مبتذل و کشیدن صورت اعضای خانواده و فامیل درباریان می شد. در اینجا بنا بر آن چه روایت یا افسانه و یا واقعیت است، گونهی دیگری از این رویدار را نقل می کنیم و این بار از زبان خود استاد:

«هرچه در زمان ناصرالدینشاه، به خاطر هنرم از من به عناوین مختلف تشویق به عمل میآمد، برعکس در زمان مظفرالدینشاه بیاندازه مرا آزار میدادند. به من دستور می دادند تابلوهای ناپسند بکشم. مثلا یکی از این تابلوها، صحرای کربلا به سفارش « امیربهادر» بود. او میخواست تصویر او در این تابلو نقش شود، به صورتی که از شمر تقاضای شفاعت میکند که سر امام حسین را نبرد. حالا ملاحظه کنید که باید چه کنم؟ تکلیفم چیست؟

بهر تقدیر و به خاطر آن که «امیربهادر» از رجال دربار و از نزدیکان شاه بود، مجبور شدم تابلو را تمام کنم. اگرچه باطنا رنجیده بودم و احساس خطا و گناه می کردم. بهر حال در موقع مناسبی تابلو را برای «امیربهادر» فرستادم و خودم پیش او رفتم تا اگر توضیحی لازم باشد، بدهم. «امیربهادر» پس از دیدن تابلو خیلی خوشش آمد و کار مرا تحسین فراوان کرد و به نوکرش گفت ده تومان بده به نقاش!»

این در حالی بود که کمال الملک برای هر تابلویی که می کشید، افزون بر انعام و موجب دائمی خود، بیش از صد تومان می گرفت. او از این تحقیر به شدت ناراحت می شود و چنین ادامه می دهد:

«من هم این بیادبی و هتک حرمت او را جواب دادم. ده تومان را نگرفتم و گفتم که تابلو ناتمام است. اجازه بدهید تمام کنم و بیاورم. «امیر بهادر» خوشحال شد و اجازه داد. من هم تابلو را به منزل بردم. سر او را با سر شمر عوض کردم و تمام اعیان و اشراف و کسانش را که با او مناسباتی داشتند، دعوت کردم و تابلو را نشانشان دادم. این مجلس بسیار تماشایی بود. می دانستم که خبر آن فردا به گوشش خواهد رسید. همینطور هم شد. چند روز بعد «امیربهادر» مبلغی پول فرستاد تا تابلو را ببرد. من هم تابلو را جلوی روی فرستادهاش پاره کردم و آتش زدم و با خود عهد کردم که به خاطر هیچکس هنر و دینم را به خطر نیندازم و آلوده نکنم.»

در هر حال علت سفر طولانی کمالالملک به عراق، خواه در اثر بهم خوردن ازدواج دوم او باشد، خواه وضع آشفته ی دربار مظفرالدین شاه یا انتظارهای بیجا و نادرست قدرتمندان وقت، مهم این است که مسافرت مزبور برای استاد ثمربخش و برای گنجینهی آثار هنری ایران سودآور بودهاست. به این دلیل که نقاش بزرگ ما براثر تفاوت محیط، تازگی موضوعات، تنوع سوژهها برسر ذوق آمده و به آفرینش آثار متعددی مانند «عَرَبِ خفته»، «زرگر و شاگردش»، «میدان کربلای معلی»، و «فالگیران بغدادی» دستیازیده است. آگاهان فن، برخی از این آثار راجزء بهترین کارهای استاد شناختهاند.



زرگر و شاگردش

فعالیتهای هنری «کمال الملک» در دوران قاجار، سه بخش را دربر می گیرد:

۱– دوران ناصری

۲- دوران حکومت مظفرالدینشاه

۳- سالهای سلطنت احمدشاه

دوران سوم فعالیتهای هنری استاد در عصر قاجار با روزگار سلطنت احمدشاه منطبق است. در آغاز این دوران، دوستان استاد مانند «محمدعلی فروغی»، رئیس مجلس شورای ملی، «ابراهیم حکیمی»، وزیر معارف وقت و «سردار اسعدبختیاری»، فاتح تهران که از تنگنای مادی کمال الملک آگاه بودند، زمینه را طوری فراهم ساختند تا هنرکدهای به نام «مدرسهی صنایع مستظرفه»، در چهارچوب سازمانهای وزارت معارف تاسیس و ابلاغ ریاست آن با ماهی سیصد و دوازده تومان، که در معیار مالی آن زمان پول کلانی بود، به نام استاد صادر گشت.

#### كمال الملك و مدرسهى صنايع مستظرفه

در میان سازمانهای فرهنگی که در روزگار قاجاریه برپا شده است، به استثناء دارالفنون، تاسیس صدراعظم ایران «میرزاتقیخان امیرکبیر»، دشوار بتوان سازمانی را نشان داد که مانند تاسیس مدرسهی صنایع تا این اندازه بجا بوده و سودمند افتاده باشد.

در این هنرکده، نخست تنها نقاشی تدریس می شد. اما کمال الملک خود تدریجا رشته های هنری دیگر از جمله مجسمه سازی و قالیبافی را نیز بر برنامه ی آن افزود. تاسیس مدرسه ی مزبور نه تنها باعث شد تا نگارگر بزرگ که براثر رنجهای شخصی و نیز نارضایی از وضع کشور، شور و هیجان پیشین در ایجاد آثار برجسته را از دست داده بود، بار دیگر بر سرذوق آید و تابلوهای ارزنده ی تازه ای به وجود آورد، بلکه موجب آن گشت تا دقایق و اصول نقاشی سنتی ایران همراه با معلومات مربوط به شیوه های نقاشی باخترزمین به اضافه ی حاصل نبوغ و آزمونهای شخصی کمال الملک در زمینه ی هنر نگارگری به یک گروه از جوانان مستعد و هوشمند ایرانی انتقال یابد.

از جمله فارغالتحصیلان این مدرسه می توان، در رشته ی نقاشی، از میرزا اسماعیل آشتیانی، احمد جواهری، علیمحمد حیدریان، حسنعلی وزیری، حسین شیخ، حسینعلی مویدپردازی، صدرالین شایسته شیرازی، محمود اولیایی، علیاکبر نجم آبادی، یحیی دولتشاهی، علیخان محمودی، در رشته ی مجسمه سازی از ابوالحسن صدیقی و رفیع حالتی که بعدها ذر رشته ی نگارگری و پیکرتراشی ایران نقش چراغداران را بر دوش گرفتند.

در بارهی کناره گیری کمال الملک از سرپرستی «مدرسهی صنایع مستظرفه» و درنتیجه برهم خوردن بساط و بسته شدن موسسه، نظرهای گوناگونی ابراز شده است. اما از توضیحات ذکاء الملک چنین برمی آید که:

«طبع بسیار حساس استاد نمی پذیرفت که افراد کوچکتر و پایین تر از او در کارش مداخله کنند. زیرا مدرسه را وزارت معارف تاسیس کرده بود و کمال الملک یکی از اعضای آن محسوب می شد. از آنجا که او مقامات ظاهری و باطنی و حیثیات دنیوی و معنوی خود را بالاتر از همه ی این اشخاص می دانست، دشوار بود که برتابد به او ریاست بفروشند. کسی که از اول عمر جز ناصرالدین شاه شخص دیگری را بالای سر خود ندیده، نمی توانست تصور و تحمل کند که کسانی که نسبت به او از همه جهت بچه بودند، در کارش مداخله کنند.»

ذکاءالملک باز هم حکایت می کند که: « دوستداران کمالالملک برای رفع مشکل کار و حل مسایل مربوط به مقررات اداری و مالی کوششها می کنند. حتی ابراهیم حکیمی (حکیم الملک)، برای رضایت خاطر استاد و قرار دادن او در فراسوی برخی از مقررات، جهت وی ابلاغ معاونت وزارت فرهنگ را صادر می کند. اما بی حاصل است. این بود که کمال الملک هم دست و پای خود را جمع کرد و رفت. همینقدر شد که حقوق تقاعد مختصری قانونا برای او مقرر گردید.»

#### «کمال الملک» در گذار از خاندان «قاجاریه» به «پهلوی»

در جریان انتقال سلطنت از قاجاریه به خاندان پهلوی، کمال الملک با وضع احساسی و عاطفی دشواری همراه بود. از یکسو ارتباط او با خاندان پیشین، بویژه ناصرالدینشاه، که میان او و شاه رابطه ی دوستی و رفاقت بوجود آورده بود و رفاه مادی و معنوی حاصل از کار او بعنوان نقاش دربار، وضعیتی را پدید آورده بود که او خود را وابسته به دودمان قاجاریه می دید.

از سوی دیگر، ضعف و ناتوانی دستگاه قاجاریه در اداره ی کشور که نتیجهاش فقر، فساد، نارضایی داخلی، هرج و مرج و بی کفایتی در سیاست خارجی ایران بود و استاد را بر آن میداشت تا دلبستگی و تعلقات دیرین را فراموش کند و برای روی کار آمدن یک سیستم بهتر و جدید سیاسی و اجتماعی با اصلاح طلبان وطنخواه همداستان شود. نتیجه ی سفر سه ساله ی او به اروپا و توجه به نظم، عدالت، آزادی، آبادی و پیشرفتهای شگفتانگیز علمی، فنی، و صنعتی، همچنین رفاه اجتماعی در آن قاره، استاد را به سوی اندیشههای نو رهنمون شد.

ورود کمال الملک (در بازگشت از اروپا) به تهران، مصادف شد با انقلاب مشروطیت. او با انتشار مقالات و ترجمه ی مطالبی از «ژان ژاک روسو» و سایر نویسندگان آزادیخواه فرانسه، دین خود را به نهضت جدید ادا نمود. از دل و جان مشروطه طلب شده بود و در این جهت ذوقی داشت که برای مستبدین مضمون ها می گفت و قصه های شیرین می ساخت.

یکی از چهره های چشمگیر ایران در این گذار، یعنی قدرت یافتن مخالفان سلطنت قاجاریه و سقوط این سلسله، رضاخان میرپنج بود که پس از فتح تهران، توسط مشروطهطلبان به مقام وزارت جنگ و نخستوزیری ارتقا یافت. رضاخان در دیداری که

از مدرسه داشته چندین بار استاد را ملاقات می کند و تحت تاثیر رفتار او قرار می گیرد. پس از زمان کوتاهی «مدرسهی صنایع مستظرفه» منحل شده و کمال الملک به «حسین آباد نیشابور» می رود.



حوضخانه

### سالهای دور از جنجال کمال الملک در «حسین آباد» نیشابور

محمدعلی فروغی(ذکاءالملک) در باره ی چگونگی تصمیم «کمالالملک» در مورد انتقال محل زندگی خود از پایتخت کشور به روستای دورافتاده ی «حسین آباد» چنین مینویسد:

«پس از کناره گیری از ریاست مدرسه، «کمال الملک» بر آن شد که در گوشهی دهکدهای به کار کشاورزی بپردازد و زندگی را در انزوا بگذراند. این خیال را از دیرگاهی داشت و جهت آن ذخیره ای هم فراهم آورده بود.»

در اینجا این پرسش پیش می آید که چطور شد که «کمال الملک» از همه ی شهرستانهای ایران، «نیشابور»، و از همه ی روستاهای «نیشابور»، «حسین آباد» را برای ادامه ی زندگی و سالهای پایان عمر خویش برگزید و چرا زادگاه خودش «کاشان» یا شهرستانی دیگر مثلا «شیراز» یا «اصفهان» را انتخاب نکرد؟

بسیاری بر این باور بودند که استاد به «حسین آباد» تبعید شده است. اما این فرضیه نمی تواند درست باشد زیرا تصمیم «کمال الملک» دایر بر خرید مزرعه و اشتغال به کار کشاورزی، همچنین ترک تهران و با آرامش زندگی کردن از قبل برنامه ریزی شده بود. خود او در نامه ای که از «حسین آباد» به دکتر «قاسم غنی» می نویسد چنین می آورد:

مراوده و معاشرت را با همه کس کردهام. تقریبا از ابتدا هم پناه آوردن به این گوشه هم به واسطه ی دوری از این مردم بود...» در جای دیگر می آورد: « من گوشه ی بیابانی را اختیار کرده، به دو فنجان شیر قناعت کرده ام که بقیه ی عمر را بکوشم گذشته را

«...مزاجا بد نیستم لکن به واسطهی رفتار بعضیها چه از طرف تهران و چه از همین نواحی روحا خیلی کسل هستم و ترک

فراموش کنم.»

ملک «حسین آباد» متعلق به «سالارمعتمد» بود که استاد چون آنجا را واجد همه شرایطی یافت که دلش میخواست، درنتیجه پسندید و بقیه عمر را در همانجا زیست. خانهای همانطور که خود خواسته بود قدری دور از جاده و شهر و داشتن منظرهی صحرایی.افراد زیادی رنج راه را برخود هموار میساختند تا به دیدن این استاد بزرگ بروند و از محضر شیرین و پرمهر او بهرهمند شوند. «محمد حسن شهریار»، سخنسرای بلند آوازهی معاصر که با یارانش مدتی را میهمان «کمال الملک» بوده اند از مهر فراوان استاد، شیوهی پذیرایی و مجلس آرایی او سخنها گفته است. افراد بسیار و شخصیتهای برجسته ای این راه را برای دیدن استاد طی می کردند. جز شاگردانش که با اشتیاق به دیدارش می رفتند و چند روزی را میهمان او بودند، دوستان نزدیک او که روزی از وزراء مملکت بوده اند، پژوهشگران ایرانی و خارجی و برخی از خاورشناسان اروپایی از جمله «هنری ماسه» (ایرانشناس

#### چشم بینای هنر، نابینا می شود

فرانسه)، همان راه خاکی «حسین آباد» نیشابور را با اشتیاق طی کردهاند.

در بین دردها، رنجها و صدمههایی که در مدت زندگی طولانی کمال الملک بر او وارد آمده، هیچیک به اندازه ی آسیب دیدن یکی از چشمهای او، خاطرش را آزرده و خاطر یک ملت را مکدر نساخته است. دردی همپای کر شدن نابغه ی بزرگ موسیقی، «بتهوون».

در بارهی این رویداد، روایتهای گوناگونی وجود دارد:

- «بر طبق یک روایت، در ایامی که کمال الملک در خانه و باغ سالار معتمد، دوست خویش و مالک پیشین «حسین آباد» مهمان بوده است، میزبان بر اثر خشم حاصل از غفلت یا کاهلی خدمتکار خود در پذیرایی از استاد، سنگی را به سوی خدمتکار پرتاب می کند که تصادفا به چشم کمال الملک می خورد و او را نابینا می سازد. گفته می شود این روایت درست نبوده و مغرضانه به نظر می رسد و کمال الملک بارها آن را تکذیب کرده است.»

- روایت دوم که با تغییرات مختصری گویای ماجرای اولی است چنین است:

« کمال الملک معمولا تابستان ها به نیشابور می رفت و در منزل دوستانش اقامت می کرد. روزی مهمان مردی به نام «سالارخان معتمد گنجی» شد. او علاقه ی بسیاری به استاد داشت و در پذیرایی او از هیچ چیز کوتاهی نمی کرد. «سالارخان» کارگری داشت که قسمتی از بار میوه ای را که قرار بود به شهر ببرد، فروخته و پولش را برداشته بود. سالارخان او را اخراج کرده بود. کارگر که ازعلاقه ی سالارخان به کمال الملک اطلاع داشت، از فرصت استفاده کرد و هنگامی که آن دو درباغ گردش می کردند جلو رفت و از استاد خواست که پادرمیانی کند تا سالارخان او را ببخشد. ارباب که از دست او بسیار عصبانی بود، پاره آجری برداشت و به سوی او پرتاب کرد. کمال الملک برای این که آجر به سر کارگر نخورد، جلو دوید. درنتیجه به صورت او خورد و شیشه ی عینکش شکست و آسیب شدیدی به چشمش وارد ساخت. سالارخان گریان و نالان، پزشکی بر بالین او آورد که با همه تلاش خود نتیجه ای ندید. او که نمیخواست سالارخان به دردسر بیفتد واقعیت را نگفت و چنین وانمود کرد که زمین خورده است. این حادثه ی دردناک منجر به از دست دادن بینایی یک چشم این هنرمند بزرگ شد.

– و روایت سوم ازنامه ی دکتر «قاسم غنی» نقل می شود که تلگرافی خبر می دهند که خودش را فوری به نیشابور و تقی آباد در چهارفرسخی غرب نیشابور برساند. در آنجا ماجرا را اینطور گزارش می دهند که مهمانان زیادی بر سالارخان وارد می شوند. از این جهت در باغ هم چادر می زنند. کمال الملک استراحت در چادر را ترجیح می دهد. اما در تاریکی، پایش به بند چادر گیر کرده، می افتد و شیشه ی عینک می شکند و به داخل چشم فرو می رود و سوراخ می کند. دکتر غنی مدت دو هفته در آنجا می ماند و در

مداوای دوست خود می کوشد. بعد هم او را برای ادامه ی معالجه به تهران می فرستند اما برای باز گرداندن بینایی چشم او به جایی نمی رسند و سرانجام استاد راه نیشابور و حسین آباد را در پیش می گیرد.

پس از این مدت، بزرگترین نقاش معاصر ایران، در آخرین دوازده سال زندگی خود جز یک پرتره ی نیمه تمام اثری بوجود نیاوردهاست. تاریخ تقریبی تابلوی مزبور که پیرمردی را در حال استراحت و در وضعی متکی بر آرنج دست نشان میدهد، سال ۱۳۵۰(هجری قمری) است.

اطلاعاتی که در باره ی کمال الملک در دست است نشان می دهد که او افزون بر نبوغ هنری و شناخت بسیار بالای او از امور، به آموزش آموختن دانش بسیار علاقمند و شائق بود. در ایام خدمت در دربار ناصرالدین شاه زبان فرانسه را آموخت که پس از کار به آموزش آن می پرداخت. چنان که در زمان شروع نهضت مشروطه، آثار بسیاری را از «ژان ژاکروسو» ترجمه کرد. به شعر و ادبیات کشور خود نیز عشق می ورزید.

محمدعلی فروغی مینویسد که «شعرشناس و شعردان هم بود. از فردوسی و سعدی و حافظ شعر بسیار میدانست و از بزرگان و نویسندگان اروپایی بسیار میخواند. از ویژگیهای دیگر او شیرینسخنی، گرمی کلام و مجلس آرایی او بود. مضامین بسیار دلنشینی را می گفت و به نحو دلپسندی حکایت می کرد که حکم تئاترهای اروپا را داشت. از هنر موسیقی آگاهی داشت و در مجالس خصوصی با صدای گرم خویش، شور و حالی به یاران می بخشید.»

#### آثار برجای مانده از کمال الملک:

پرتره اعتضادالسلطنه – اردوی مستقر در سرخه حصار – تابلوی زمان خان – تصویر پسر ناصرالملک – دورنمای عمارت گلستان – دورنمای باغچه ی گلستان – دورنمای دهکده ی امامه – دورنمای دره ی زانوسی – منظره اسب دوانی باغشاه – تصویر مولانا جلال الدین رومی – تابلوی عمو صادق – تابلوی دو دختر گدا – تابلوی قناری و گربه – تابلوی فالگیر بغدادی – تابلوی تالار آینه – ترسیم کپیه ای از تصویر تالار آینه – ترسیم کپیه ی از صورت «رامبراند» – صورت «تیسین» – پرتره ای از خود – ترسیم کپیه ای از تصویر سن ماتیو» – کشیدن تصویر یک زن برهنه، با همکاری «گردیجان» نقاش فرانسوی – کپیه از چهره ی حضرت یونس – بازار

مرغ فروش های پاریس — پرتره ی «فونتن لاتور» نقاش فرانسوی — تصویر مظفرالدین شاه — تابلوی زرگر بغدادی و شاگردش — میدان کربلای معلا — تابلوی عرب خفته — پرتره ی حاجی نصرالله تقوی — پرتره ی حاجی قلیخان بختیاری، سردار اسعد — پرتره ی عضدالملک قاجار — پرتره ی میرزا محمدحسین خان(ذکاءالملک) — تابلوی دهکدهای در شمال دماوند — پرتره ی وثوق الدوله — پرتره ی از خود نقاش — پرتره ی دیگری از خود نقاش — دورنمای مغانک — پرتره ی نقاش از خود — دورنمای توچال — تصویر یک کبک بیجان — پرتره ی از مشهدی ناصر پیشخدمت — آخرین پرتره ی استاد از خود — دورنمای ناتمام کوهستان — پرتره ی ناتمام پیرمردی در حال خواب.

برخی تابلوها نیز تاریخشان با قید سده ی چهاردهم هجری مشخص شده است که از آن جمله هستند: حوضخانه ی صاحبقرانیه – تابلوی کیمیاگران – نوازندگان عصر ناصری – منظره ی باغ سلطنت آباد – تصویر حضرت مریم – نگاره ی مردی برهنه – تابلوی غروب شمیران – تابلوی کاتب یا خطاط – دورنمای کوه البرز – مجسمه ی فردوسی.



نوازندگان عصر ناصری

کمال الملک در سال ۱۳۱۹ خورشیدی براثر کهولت سن بیمار و بستری شد. سرانجام ساعت ۲ بعد از ظهر روز یکشنبه ۲۷ مردادماه، در سن ۹۵ سالگی در منزل محمد غفاری، نوه ی دختریش، چشم از جهان فروبست. او وصیت کرده بود که در باغ خودش در «حسین آباد» دفن شود اما او را در نیشابور و مجاور مزار شیخ فریدالدین عطار نیشابوری به خاک سپردند.



مقبره کمال الملک در جوار مقبره شیخ عطار نیشابوری